
 

Un modo peculiar de metabolización de los traumatismos. Corrientes y creencias 

paranoides en pacientes no-psicóticos.  

Lic. Magdalena Echegaray.  

Psicoanalista.  

                                                  “El que ha naufragado tiembla incluso ante las olas 

tranquilas”.  

                                                                                                                           Ovidio 

 

Una paciente que hace varios años está en análisis dice: “yo no le caía bien a nadie, 
me rechazaban, me miraban mal, era así siempre, y yo sentía que dejaba de existir, 
ahora siento que sigo valiendo, existiendo. Nunca le interesé a los demás, sentía 
que no tengo que ser como soy…” 

Otra paciente, profesional, relata una y otra vez que la discriminan en su trabajo 
porque ha nacido en una provincia y su tez es oscura, lo interpreta a través de 
miradas que observa entre sus colegas.  

En ambas pacientes sus historias infantiles están plagadas de situaciones de 
violencias tempestuosas de diversa índole, padecidas pasivamente. A la paciente 
que nombro en primer lugar, la madre le gritaba, la insultaba, sin que ella pudiera 
anticipar esos exabruptos brutales, imaginaba que algo terrible había hecho para 
ocasionarlos. El miedo a esas reacciones impredecibles y descomunales se 
extendieron a todos los que la rodeaban. El carácter persecutorio del mundo la 
condujo al aislamiento.  

La paciente que nombro en segundo lugar creció inmersa en un medio familiar cuyo 
discurso estaba marcado por la desconfianza y la atribución de intenciones aviesas 
a parientes y allegados, nadie era confiable.  

 Estas brevísimas viñetas, que tienen un marcado tinte paranoide e indican el 
posicionamiento subjetivo de estas pacientes frente a los otros y porque no, frente 
al mundo, las he observado en sujetos cuyo funcionamiento psíquico es a 
predominio neurótico. Estas “Weltanschauung” se acompañan de desconfianza, 
suspicacia extrema y una visión del mundo como hostil y amenazante.  Las 
interpretaciones o convicciones que relatan tienen el carácter de certeza que aboga  



en favor del aplanamiento de la capacidad simbolizante y creadora de la pisque, no 
pueden hacerle lugar a ningún cuestionamiento acerca de esas construcciones. 
Aunque en otros territorios psíquicos pueden ser sumamente creativos, en el 
campo particular de esas creencias, esos sujetos parecen creer que lo que Es, Es.   

Esas construcciones psíquicas son modos de tornar pensables, narrables, 
situaciones traumáticas vividas tempranamente en la historia y que se repiten a lo 
largo de la vida en intentos frustros de metabolización. Estas formaciones de 
carácter paranoide o a veces francamente paranoico, orientan la forma en que el 
yo se posiciona frente al mundo, especialmente en las relaciones con los otros. Sin 
embargo, es necesario tener presente que a veces a los paranoicos también los 
persiguen.  

Frente a traumatismos severos la potencialidad en el doble sentido de fuerza y de 
posibilidades que posee el yo, claudica sometiendo al psiquismo a procesos 
desmantelantes y desorganizantes. Una de las formas de recomposición, de 
restablecimiento de alguna red de sentido, es ubicando, lo que las teorizaciones 
kleinianas conceptualizan como el perseguidor, el objeto malo, en el espacio 
exterior al yo.  

Silvia Bleichmar afirma que el psicoanálisis no se plantea la posibilidad de una 
relación directa del sujeto con la realidad. Dice: “… el aspecto central que creemos 
necesario desarrollar, es acá donde se define lo fundamental de la relación del 
sujeto a la llamada realidad social, siempre y cuando podamos abandonar todo 
lastre teórico que considere al yo como lugar de conocimiento de la realidad y al 
inconsciente como infiltrando de fantasía a un yo percepción-conciencia que 
supuestamente se relacionaría de modo directo con el objeto si no mediara la 
presencia contaminante de la misma”.  Nos vemos conducidos así, a la problemática 
de la construcción de la realidad, tema de importancia fundamental en psicoanálisis 
y sobre el que se ha escrito y polemizado mucho.  

Nos interesan los modos en que cada sujeto se vincula con esa realidad tan 
particular que son los otros, objetos libidinales-sexuales y de amor-de las pulsiones 
y del yo. Diferenciamos dos categorías de objeto: objeto de la pulsión y objeto de 
amor del yo. El objeto de la pulsión antecede en su constitución al objeto de amor 
del yo. El primero es aquel objeto en el que se satisface la pulsión, objeto que puede 
ser autoerótico, parte del propio cuerpo, no es un objeto que se diferencia en 
términos de Yo No-yo ya que lógicamente antecede su constitución. El objeto de la 
pulsión puede reencontrarse como indicio excitante en el objeto de amor del yo 
cuando se produce la elección de objeto sexual y amoroso.  



El lugar y el significado que tienen los otros en la dinámica psíquica de los sujetos 
puede ser pensado desde distintos planos: en lo intrapsíquico, en los distintos 
tiempos de la constitución psíquica y en los modos en que los sujetos se vinculan, 
vale decir en los lazos sociales que establecen y sus características preponderantes 
en determinado tiempo y espacio.  

En los primeros tiempos de la vida, el otro cumple la doble función de sexualizar y 
narcisizar, proceso de gran complejidad, siempre único e irrepetible que se produce 
con cada futuro sujeto que nace. El destino esperable de la sexualidad implantada 
es la ligazón de la excitación en producciones simbolizantes.  

La constitución de un borde, de una membrana que separa, distingue entre un 
adentro y afuera, borde que es a la vez representacional y del cuerpo, es una de las 
premisas de la fundación del yo. Ese borde se constituye a través del aporte 
representacional y libidinal del otro.  

 En Pulsiones y destinos de Pulsión (1915) Freud dice que “el yo-placer purificado 
(que)pone el carácter del placer por encima de cualquier otro. El mundo exterior 
se le descompone en una parte de placer que él se ha incorporado y en un resto 
que le es ajeno. Y del yo propio ha segregado un componente que arroja al mundo 
exterior y siente como hostil”. Y continua más adelante: “Lo exterior, el objeto, lo 
odiado, habrían sido idénticos al principio. Y si más tarde el objeto se revela como 
fuente de placer, entonces es amado, pero también incorporado al yo, de suerte 
que para el yo placer purificado el objeto coincide nuevamente con lo ajeno y lo 
odiado”. Momento inaugural del yo narcisista, donde la realidad, “lo otro” lleva la 
marca de lo odiado, lo malo. La idea de Freud de que lo exterior en tanto proveedor 
de estímulos se siente como hostil y por lo tanto es odiado, es magníficamente 
problematizada y desarrollada por André Green en términos de narcisismo de vida 
y muerte. Incluso los propios deseos en tanto demandan al sujeto investimientos 
libidinales para su satisfacción, pueden ser desinvestidos porque aportan 
excitaciones que son sentidas como peligrosas y por lo tanto inmetabolizables. El 
peligro puede radicar en que el deseo, la excitación que afectan al Yo que es 
afectado, es sentido como ajeno y puede ser desinvestido, no sólo reprimido ya 
que en ese caso tópicamente sería inconsciente pero investido.  
El primer movimiento de intento de ligazón de la angustia es localizarse en un 
objeto, el cual inevitablemente se paranoiza.   
 
Lo traumático, aquello cuantitativo que ingresa al psiquismo produciendo 
desarticulaciones y sobreinvestimientos que amenazan al yo, debe encontrar 



formas de cualificación significante y lo puede realizar mediante construcciones 
representacionales que tematizan lo amenazante, lo atacante.  La puesta en relato 
es ya una forma de ligazón. Si bien, como decía más arriba, las construcciones de 
carácter paranoide en estos casos, tienen el sello de la certeza que atenta contra la 
ficcionalización simbolizante; en cambio el trabajo de historización y de 
transformación de la repetición en recuerdo, abre la posibilidad de la puesta en 
duda. Piera Aulagnier propuso la idea de que la duda por relación a  la certeza es la 
señal de la operación de la castración a nivel del pensamiento.   
 
El mecanismo de proyección es el mecanismo prínceps de las formaciones 
paranoides o paranoicas. En el Manuscrito H, Paranoia, que figura como un anexo 
a una carta inédita a Fliess del 24 de enero de 1895, es la primera vez que Freud 
trata el tema de la paranoia, “La paranoia tiene, por tanto, el propósito de  
defenderse de una representación inconciliable para el yo proyectando al mundo 
exterior el sumario de la causa que la representación misma establece”. Freud 
relata allí situaciones clínicas de pacientes que habían vivido traumatismos de 
índole sexual en las que la defensa fue la proyección. En la carta 125 (9 de diciembre 
de 1899) Freud se pregunta: “Cuándo un ser humano se vuelve histérico en lugar 
de paranoico?” El nexo con lo sexual, especialmente con el autoerotismo, serían 
patognomónicos de la paranoia: “Los particulares vínculos del autoerotismo con el 
Yo originario iluminarían bien el carácter de esta neurosis”. Es a partir del caso 
Schreber, que escribe 10 años después, que Freud generaliza el enlace entre 
paranoia y homosexualidad ya que descubre ese nexo en los delirios que el Doctor 
Schreber relata en su autobiografía. Esos nexos son claros en los delirios del Dr. 
Schreber pero esta vinculación no es obvia en otros pacientes. Dicha generalización 
lo lleva a Freud a forzar los argumentos en defensa de esa tesis, por ejemplo, en el 
texto “Un caso de paranoia que contradice la teoría psicoanalítica” (1915). En ese 
texto Freud dice que lo que parecía una “contradicción a las expectativas alentadas 
por la doctrina psicoanalítica” no lo es ya que la joven que padece el delirio 
persecutorio, que es el tema que trata en el texto, aparece ligada a un personaje 
femenino, sustituto de la madre pero en términos de conciencia moral, o sea que 
el objeto femenino no es un objeto de amor erótico. Sin embargo Freud fuerza las 
conclusiones para sostener su tesis del vínculo entre paranoia y homosexualidad.  
Lo que es generalizable es la relación entre paranoia y ansiedades e ideaciones de 
tipo paranoide y la sexualidad. Pienso que en este caso Freud a través del enlace 
con la homosexualidad sostiene la cuestión irrenunciable: los modos de 



tramitación de la sexualidad infantil están en el fundamento de la formación de   
síntomas y delirios.  
 
¿Por qué la defensa primordial es la proyección en la paranoia y en las corrientes 
de la vida psíquica a predominio paranoide? Mi hipótesis es que ya que la 
constitución del yo narcisista se realiza proyectando en el exterior lo rechazado, lo 
odiado e incorporando como propio lo bueno y deseado, frente a lo traumático, la 
operación se repite cada vez que el yo es atacado desde el interior por 
representaciones inadmisibles o por cantidades hipertróficas de excitación. Ese 
tiempo lógico de la estructuración psíquica es simultáneo de la constitución de la 
identidad por negación determinada. No ser lo otro para ser yo. Marca paranoide 
en la constitución del yo. Es así que frente al traumatismo que es del orden sexual, 
el yo se defiende proyectando en el exterior lo peligroso, lo rechazado y odiado.  
 
Por otra parte, no puedo dejar de mencionar que la pandemia que asoló a la 
humanidad hace tan solo 5 años, produjo una mutación en los vínculos entre los 
sujetos, ocurrió una paranoización de los lazos, justamente desvirtuando, 
devastando, rompiendo, lo que entendemos por lazo en tanto enlace al otro. El 
otro fue transformado en enemigo, portador de peligro de muerte. La noción de 
prójimo fue degradada a la de virus, el otro Es el virus, vale decir que ha sido 
desubjetivado en su dimensión humana y por lo tanto puede ser asesinado sin que 
la culpa intervenga como sentimiento que embarga a los sujetos que han dañado a 
otro en tanto alter humano.  
Mariana Wikinski en el texto “Prójimo, próximo, semejante, enemigo”, se formula, 
nos formula las siguientes preguntas que nos permiten esclarecer a la vez que 
complejizar la cuestión del otro como prójimo o como enemigo o virus, “¿En qué 
medida debo abarcar al otro subsumiéndolo en la categoría de semejante? 
¿Semejante a mí? ¿No ejerzo violencia sobre su alteridad radical cuando lo reduzco 
a aquello que lo hace parecerse a mí para poder alojarlo? Y si la noción de alteridad 
es la que regula mi aproximación a él… ¿en qué medida el otro en su diferencia 
radical aparece ante mí como un extraño, indescifrable y por lo tanto amenazante? 
¿Debo ejercer violencia sobre él y asimilarlo a mi medida para despojarlo de su 
carácter amenazante?”.  

 Wikinski pone en caución la categoría de enemigo, la cito:  “…también la categoría 
de enemigo es problemática. El enemigo es valorado en su simetrización, en la 
equivalencia de fuerzas; paradójicamente, para considerarlo enemigo hay que 
asignarle una estatura. Hace falta entonces otra categoría para justificar la 



aniquilación, y esta quizás sea la categoría de desecho. La masa requiere de un 
enemigo para constituirse, pero para exterminarlo requiere rebajarlo a la categoría 
de desperdicio, chivo expiatorio. Hace falta crear discursivamente y hasta el 
cansancio la idea del parásito que debe ser exterminado, hace falta segregarlo y 
despojarlo de su categoría de prójimo/próximo. Nada nuevo, por cierto. Sólo que 
aplicada esa estrategia ya no al exterminio racial de mediados del siglo XX, sino a 
nuestro presente, en el que somos (cito textualmente) ratas, soretes, mogólicos, 
imbéciles, tarados, burros, Lalidepósitos, penes cortos, basuras, ensobrados, 
idiotas, no hay ninguna sutileza, las reglas del juego son clarísimas. El opositor 
puede ser exterminado sin que nada valioso se pierda. ¿Habremos perdido el 
privilegio de ser considerados enemigos?”. (Lo destacado es mío). En la pandemia 
el otro como virus, en la actualidad, todo el que se opone al discurso del poder o el 
poder supone que se le opone, es reducido a la categoría de deshecho, ni siquiera 
de enemigo ya que este conserva su dimensión humana.  

Las representaciones sociales imaginarias “son impuestas a la psique en el largo y 
penoso proceso de la fabricación del individuo social”, nos dice Castoriadis. Esas 
representaciones son las que prestan figurabilidad a lo pulsional, modulan los 
destinos de pulsión en el sentido que indican qué contenidos serán reprimidos y 
cuáles no, y también dan forma a los modos en que los sujetos significamos, 
otorgamos sentido al mundo que nos rodea en cada tiempo y lugar. La producción 
de subjetividad que es del orden de lo político y lo histórico, es modulada por las 
representaciones sociales instituidas, son la materialidad simbólica con que los 
sujetos podemos figurar lo pulsional y los traumatismos tanto individuales como 
sociales.  
Así las cosas, la paranoización de los lazos, la degradación del otro a condición 
subhumana o deshumanizada, parece modular subjetividades a predominio de 
establecer esa clase de enlaces.  
En Las raíces del odio dice Castoriadis: “este odio tiene dos fuentes que se refuerzan 
mutuamente: 
- la tendencia fundamental de la psique de rechazar (y, por lo tanto, de odiar) todo 
lo que no es ella misma; 
- la cuasi necesidad de la clausura de la institución social y de las significaciones 
imaginarias que acarrea”.  
El enlace entre la raíz psíquica y la social, en el caso del odio, como en otros casos, 
dice Castoriadis, pero hoy me interesa subrayar el caso del odio, es el proceso de 
socialización impuesto a la psique que consiste en que la psique está forzada a 



aceptar la realidad que se le impone a cambio de que la sociedad satisfaga la 
necesidad de sentido de la psique.  
El reconocimiento de la alteridad radical, la posibilidad de movimientos 
identificatorios que mermen el odio que está en la causa de las guerras, el logro de 
la autonomía y la democracia plena sólo serían posibles en la medida en que el odio 
pueda ser ligado y drenado de modos que supongan formas de enlace libidinal.  
Para terminar, voy a citar la pregunta de Einstein a Freud en “Por qué la guerra” Y 
la respuesta de Freud:  
Einstein pregunta: ¿Es posible controlar la evolución mental del hombre para 
ponerlo a salvo de las psicosis del odio y la destructividad?” Y aclara que no se 
refiere a las masas iletradas sino a la intelectualidad a la que considera más proclive 
a desastrosas sugestiones colectivas.  
 Freud dice en su carta: “Todo cuanto establezca ligazones de sentimiento entre los 
hombres no podrá menos que ejercer un efecto contrario a la guerra” y agrega 
sobre el final, todo lo que promueva el desarrollo de la cultura, trabaja también 
contra la guerra”. El optimismo de Freud en esas palabras ha naufragado en mares 
tempestuosos, hasta ahora.  
 
 
 
Bibliografía 
Bleichmar S.: Las formas de la realidad(2002). La subjetividad en riesgo. Topia 
Editorial.2005. 
Freud S.: Pulsiones y destinos de pulsión. (1915) Tomo XIV. O.C. Amorrortu 
editores. 

                 Manuscrito H. Paranoia.(1895) Tomo I. O.C. Amorrortu editores.  

                 Carta 125. Tomo I O.C. Amorrortu Editores. 

                 Puntualizaciones psicoanalíticas sobre un caso de paranoia descrito 
autobiográficamente (Schreber)(1911 [1910]).   Tomo XII. Amorrortu editores.  

                 Un caso de paranoia que contradice la teoría psicoanalítica (1915). Tomo 
XIV. Amorrortu editores.  

                  ¿Por qué la guerra? (Einstein y Freud) (1933- 1932) 

Wikinski, M.: “Prójimo, próximo, semejante, enemigo”. Presentación en el Foro de 
Instituciones de Profesionales en   



                         Salud Mental de la Ciudad de Buenos Aires. 19-10-2024.  

Castoriadis C.: Lógica, imaginación, reflexión. El inconciente y la ciencia. Comp. R. 
Dorey. Amorrortu editores. (1993).  

                           Las raíces psíquicas y sociales del odio. Guerra y Muerte. Fundación 
para la investigación y la cultura.  

  

                 

                  

                

                 

             

                                                              


