Un modo peculiar de metabolizacion de los traumatismos. Corrientes y creencias
paranoides en pacientes no-psicoticos.

Lic. Magdalena Echegaray.
Psicoanalista.

“El que ha naufragado tiembla incluso ante las olas
tranquilas”.

Ovidio

Una paciente que hace varios aios esta en analisis dice: “yo no le caia bien a nadie,
me rechazaban, me miraban mal, era asi siempre, y yo sentia que dejaba de existir,
ahora siento que sigo valiendo, existiendo. Nunca le interesé a los demas, sentia
gue no tengo que ser como soy...”

Otra paciente, profesional, relata una y otra vez que la discriminan en su trabajo
porque ha nacido en una provincia y su tez es oscura, lo interpreta a través de
miradas que observa entre sus colegas.

En ambas pacientes sus historias infantiles estan plagadas de situaciones de
violencias tempestuosas de diversa indole, padecidas pasivamente. A la paciente
qgue nombro en primer lugar, la madre le gritaba, la insultaba, sin que ella pudiera
anticipar esos exabruptos brutales, imaginaba que algo terrible habia hecho para
ocasionarlos. El miedo a esas reacciones impredecibles y descomunales se
extendieron a todos los que la rodeaban. El caracter persecutorio del mundo Ia
condujo al aislamiento.

La paciente que nombro en segundo lugar crecié inmersa en un medio familiar cuyo
discurso estaba marcado por la desconfianza y la atribucidn de intenciones aviesas
a parientes y allegados, nadie era confiable.

Estas brevisimas vifietas, que tienen un marcado tinte paranoide e indican el
posicionamiento subjetivo de estas pacientes frente a los otros y porque no, frente
al mundo, las he observado en sujetos cuyo funcionamiento psiquico es a
predominio neurdtico. Estas “Weltanschauung” se acompafan de desconfianza,
suspicacia extrema y una visiéon del mundo como hostil y amenazante. Las
interpretaciones o convicciones que relatan tienen el caracter de certeza que aboga



en favor del aplanamiento de la capacidad simbolizante y creadora de la pisque, no
pueden hacerle lugar a ningln cuestionamiento acerca de esas construcciones.
Aunque en otros territorios psiquicos pueden ser sumamente creativos, en el
campo particular de esas creencias, esos sujetos parecen creer que lo que Es, Es.

Esas construcciones psiquicas son modos de tornar pensables, narrables,
situaciones traumaticas vividas tempranamente en la historia y que se repiten a lo
largo de la vida en intentos frustros de metabolizacidn. Estas formaciones de
cardcter paranoide o a veces francamente paranoico, orientan la forma en que el
yo se posiciona frente al mundo, especialmente en las relaciones con los otros. Sin
embargo, es necesario tener presente que a veces a los paranoicos también los
persiguen.

Frente a traumatismos severos la potencialidad en el doble sentido de fuerza y de
posibilidades que posee el yo, claudica sometiendo al psiquismo a procesos
desmantelantes y desorganizantes. Una de las formas de recomposicién, de
restablecimiento de alguna red de sentido, es ubicando, lo que las teorizaciones
kleinianas conceptualizan como el perseguidor, el objeto malo, en el espacio
exterior al yo.

Silvia Bleichmar afirma que el psicoanalisis no se plantea la posibilidad de una
relacion directa del sujeto con la realidad. Dice: “... el aspecto central que creemos
necesario desarrollar, es aca donde se define lo fundamental de la relacién del
sujeto a la llamada realidad social, siempre y cuando podamos abandonar todo
lastre tedrico que considere al yo como lugar de conocimiento de la realidad y al
inconsciente como infiltrando de fantasia a un yo percepcidn-conciencia que
supuestamente se relacionaria de modo directo con el objeto si no mediara la
presencia contaminante de la misma”. Nos vemos conducidos asi, a la problematica
de la construccion de la realidad, tema de importancia fundamental en psicoanalisis
y sobre el que se ha escrito y polemizado mucho.

Nos interesan los modos en que cada sujeto se vincula con esa realidad tan
particular que son los otros, objetos libidinales-sexuales y de amor-de las pulsiones
y del yo. Diferenciamos dos categorias de objeto: objeto de la pulsidon y objeto de
amor del yo. El objeto de la pulsién antecede en su constitucidn al objeto de amor
del yo. El primero es aquel objeto en el que se satisface la pulsidn, objeto que puede
ser autoerotico, parte del propio cuerpo, no es un objeto que se diferencia en
términos de Yo No-yo ya que légicamente antecede su constitucidn. El objeto de la
pulsién puede reencontrarse como indicio excitante en el objeto de amor del yo
cuando se produce la eleccién de objeto sexual y amoroso.



El lugar y el significado que tienen los otros en la dindmica psiquica de los sujetos
puede ser pensado desde distintos planos: en lo intrapsiquico, en los distintos
tiempos de la constitucidn psiquica y en los modos en que los sujetos se vinculan,
vale decir en los lazos sociales que establecen y sus caracteristicas preponderantes
en determinado tiempo y espacio.

En los primeros tiempos de la vida, el otro cumple la doble funcion de sexualizar y
narcisizar, proceso de gran complejidad, siempre Unico e irrepetible que se produce
con cada futuro sujeto que nace. El destino esperable de la sexualidad implantada
es la ligazén de la excitacion en producciones simbolizantes.

La constitucion de un borde, de una membrana que separa, distingue entre un
adentro y afuera, borde que es a la vez representacional y del cuerpo, es una de las
premisas de la fundacion del yo. Ese borde se constituye a través del aporte
representacional y libidinal del otro.

En Pulsiones y destinos de Pulsion (1915) Freud dice que “el yo-placer purificado
(que)pone el caracter del placer por encima de cualquier otro. El mundo exterior
se le descompone en una parte de placer que él se ha incorporado y en un resto
que le es ajeno. Y del yo propio ha segregado un componente que arroja al mundo
exterior y siente como hostil”. Y continua mas adelante: “Lo exterior, el objeto, lo
odiado, habrian sido idénticos al principio. Y si mas tarde el objeto se revela como
fuente de placer, entonces es amado, pero también incorporado al yo, de suerte
gue para el yo placer purificado el objeto coincide nuevamente con lo ajeno y lo
odiado”. Momento inaugural del yo narcisista, donde la realidad, “lo otro” lleva la
marca de lo odiado, lo malo. La idea de Freud de que lo exterior en tanto proveedor
de estimulos se siente como hostil y por lo tanto es odiado, es magnificamente
problematizada y desarrollada por André Green en términos de narcisismo de vida
y muerte. Incluso los propios deseos en tanto demandan al sujeto investimientos
libidinales para su satisfaccion, pueden ser desinvestidos porque aportan
excitaciones que son sentidas como peligrosas y por lo tanto inmetabolizables. El
peligro puede radicar en que el deseo, la excitacion que afectan al Yo que es
afectado, es sentido como ajeno y puede ser desinvestido, no sélo reprimido ya
que en ese caso tépicamente seria inconsciente pero investido.

El primer movimiento de intento de ligazén de la angustia es localizarse en un
objeto, el cual inevitablemente se paranoiza.

Lo traumatico, aquello cuantitativo que ingresa al psiquismo produciendo
desarticulaciones y sobreinvestimientos que amenazan al yo, debe encontrar



formas de cualificacidon significante y lo puede realizar mediante construcciones
representacionales que tematizan lo amenazante, lo atacante. La puesta en relato
es ya una forma de ligazén. Si bien, como decia mas arriba, las construcciones de
caracter paranoide en estos casos, tienen el sello de la certeza que atenta contra la
ficcionalizacion simbolizante; en cambio el trabajo de historizacion y de
transformacion de la repeticidon en recuerdo, abre la posibilidad de la puesta en
duda. Piera Aulagnier propuso la idea de que la duda por relacién a la certeza es la
sefial de la operacidn de la castracion a nivel del pensamiento.

El mecanismo de proyeccion es el mecanismo princeps de las formaciones
paranoides o paranoicas. En el Manuscrito H, Paranoia, que figura como un anexo
a una carta inédita a Fliess del 24 de enero de 1895, es la primera vez que Freud
trata el tema de la paranoia, “La paranoia tiene, por tanto, el propdsito de

defenderse de una representacion inconciliable para el yo proyectando al mundo
exterior el sumario de la causa que la representacion misma establece”. Freud
relata alli situaciones clinicas de pacientes que habian vivido traumatismos de
indole sexual en las que la defensa fue la proyeccién. En la carta 125 (9 de diciembre
de 1899) Freud se pregunta: “Cuando un ser humano se vuelve histérico en lugar
de paranoico?” El nexo con lo sexual, especialmente con el autoerotismo, serian
patognomonicos de la paranoia: “Los particulares vinculos del autoerotismo con el
Yo originario iluminarian bien el caracter de esta neurosis”. Es a partir del caso
Schreber, que escribe 10 anos después, que Freud generaliza el enlace entre
paranoia y homosexualidad ya que descubre ese nexo en los delirios que el Doctor
Schreber relata en su autobiografia. Esos nexos son claros en los delirios del Dr.
Schreber pero esta vinculacion no es obvia en otros pacientes. Dicha generalizacion
lo lleva a Freud a forzar los argumentos en defensa de esa tesis, por ejemplo, en el
texto “Un caso de paranoia que contradice la teoria psicoanalitica” (1915). En ese
texto Freud dice que lo que parecia una “contradiccion a las expectativas alentadas
por la doctrina psicoanalitica” no lo es ya que la joven que padece el delirio
persecutorio, que es el tema que trata en el texto, aparece ligada a un personaje
femenino, sustituto de la madre pero en términos de conciencia moral, o sea que
el objeto femenino no es un objeto de amor erético. Sin embargo Freud fuerza las
conclusiones para sostener su tesis del vinculo entre paranoia y homosexualidad.
Lo que es generalizable es la relacidn entre paranoia y ansiedades e ideaciones de
tipo paranoide y la sexualidad. Pienso que en este caso Freud a través del enlace
con la homosexualidad sostiene la cuestion irrenunciable: los modos de



tramitacion de la sexualidad infantil estan en el fundamento de la formacion de
sintomas y delirios.

éPor qué la defensa primordial es la proyeccidn en la paranoia y en las corrientes
de la vida psiquica a predominio paranoide? Mi hipdtesis es que ya que la
constitucion del yo narcisista se realiza proyectando en el exterior lo rechazado, lo
odiado e incorporando como propio lo bueno y deseado, frente a lo traumatico, la
operacion se repite cada vez que el yo es atacado desde el interior por
representaciones inadmisibles o por cantidades hipertréficas de excitacion. Ese
tiempo ldgico de la estructuracion psiquica es simultdneo de la constitucion de la
identidad por negacion determinada. No ser lo otro para ser yo. Marca paranoide
en la constitucidn del yo. Es asi que frente al traumatismo que es del orden sexual,
el yo se defiende proyectando en el exterior lo peligroso, lo rechazado y odiado.

Por otra parte, no puedo dejar de mencionar que la pandemia que asolo a la
humanidad hace tan solo 5 afios, produjo una mutacion en los vinculos entre los
sujetos, ocurrid una paranoizacion de los lazos, justamente desvirtuando,
devastando, rompiendo, lo que entendemos por lazo en tanto enlace al otro. El
otro fue transformado en enemigo, portador de peligro de muerte. La nocién de
préjimo fue degradada a la de virus, el otro Es el virus, vale decir que ha sido
desubjetivado en su dimensidn humana vy por lo tanto puede ser asesinado sin que
la culpa intervenga como sentimiento que embarga a los sujetos que han dafiado a
otro en tanto alter humano.

Mariana Wikinski en el texto “Prdjimo, préximo, semejante, enemigo”, se formula,
nos formula las siguientes preguntas que nos permiten esclarecer a la vez que
complejizar la cuestion del otro como prdéjimo o como enemigo o virus, “¢En qué
medida debo abarcar al otro subsumiéndolo en la categoria de semejante?
éiSemejante a mi? ¢No ejerzo violencia sobre su alteridad radical cuando lo reduzco
a aquello que lo hace parecerse a mi para poder alojarlo? Y si la nocién de alteridad
es la que regula mi aproximacion a él... éen qué medida el otro en su diferencia
radical aparece ante mi como un extrano, indescifrable y por lo tanto amenazante?
éiDebo ejercer violencia sobre él y asimilarlo a mi medida para despojarlo de su
caracter amenazante?”.

Wikinski pone en caucion la categoria de enemigo, la cito: “...también la categoria
de enemigo es problematica. El enemigo es valorado en su simetrizacion, en la
equivalencia de fuerzas; paraddjicamente, para considerarlo enemigo hay que
asignarle una estatura. Hace falta entonces otra categoria para justificar la



aniquilacion, y esta quizds sea la categoria de desecho. La masa requiere de un
enemigo para constituirse, pero para exterminarlo requiere rebajarlo a la categoria
de desperdicio, chivo expiatorio. Hace falta crear discursivamente y hasta el
cansancio la idea del pardsito que debe ser exterminado, hace falta segregarlo y
despojarlo de su categoria de préjimo/proximo. Nada nuevo, por cierto. Sélo que
aplicada esa estrategia ya no al exterminio racial de mediados del siglo XX, sino a
nuestro presente, en el que somos (cito textualmente) ratas, soretes, mogoélicos,
imbéciles, tarados, burros, Lalidepdsitos, penes cortos, basuras, ensobrados,
idiotas, no hay ninguna sutileza, las reglas del juego son clarisimas. El opositor
puede ser exterminado sin que nada valioso se pierda. ¢Habremos perdido el
privilegio de ser considerados enemigos?”. (Lo destacado es mio). En la pandemia
el otro como virus, en la actualidad, todo el que se opone al discurso del poder o el
poder supone que se le opone, es reducido a la categoria de deshecho, ni siquiera
de enemigo ya que este conserva su dimension humana.

Las representaciones sociales imaginarias “son impuestas a la psique en el largo y
penoso proceso de la fabricacién del individuo social”, nos dice Castoriadis. Esas
representaciones son las que prestan figurabilidad a lo pulsional, modulan los
destinos de pulsion en el sentido que indican qué contenidos seran reprimidos y
cuadles no, y también dan forma a los modos en que los sujetos significamos,
otorgamos sentido al mundo que nos rodea en cada tiempo y lugar. La produccion
de subjetividad que es del orden de lo politico y lo histérico, es modulada por las
representaciones sociales instituidas, son la materialidad simbdlica con que los
sujetos podemos figurar lo pulsional y los traumatismos tanto individuales como
sociales.

Asi las cosas, la paranoizacion de los lazos, la degradacién del otro a condicidn
subhumana o deshumanizada, parece modular subjetividades a predominio de
establecer esa clase de enlaces.

En Las raices del odio dice Castoriadis: “este odio tiene dos fuentes que se refuerzan
mutuamente:

- la tendencia fundamental de la psique de rechazar (y, por lo tanto, de odiar) todo
lo que no es ella misma;

- la cuasi necesidad de la clausura de la institucion social y de las significaciones
imaginarias que acarrea”.

El enlace entre la raiz psiquica y la social, en el caso del odio, como en otros casos,
dice Castoriadis, pero hoy me interesa subrayar el caso del odio, es el proceso de
socializacion impuesto a la psique que consiste en que la psique esta forzada a



aceptar la realidad que se le impone a cambio de que la sociedad satisfaga la
necesidad de sentido de la psique.

El reconocimiento de la alteridad radical, la posibilidad de movimientos
identificatorios que mermen el odio que esta en la causa de las guerras, el logro de
la autonomia y la democracia plena sdlo serian posibles en la medida en que el odio
pueda ser ligado y drenado de modos que supongan formas de enlace libidinal.
Para terminar, voy a citar la pregunta de Einstein a Freud en “Por qué la guerra” Y
la respuesta de Freud:
Einstein pregunta: ¢Es posible controlar la evolucion mental del hombre para
ponerlo a salvo de las psicosis del odio y la destructividad?” Y aclara que no se
refiere a las masas iletradas sino a la intelectualidad a la que considera mas proclive
a desastrosas sugestiones colectivas.

Freud dice en su carta: “Todo cuanto establezca ligazones de sentimiento entre los
hombres no podra menos que ejercer un efecto contrario a la guerra” y agrega
sobre el final, todo lo que promueva el desarrollo de la cultura, trabaja también
contra la guerra”. El optimismo de Freud en esas palabras ha naufragado en mares
tempestuosos, hasta ahora.

Bibliografia

Bleichmar S.: Las formas de la realidad(2002). La subjetividad en riesgo. Topia
Editorial.2005.

Freud S.: Pulsiones y destinos de pulsion. (1915) Tomo XIV. O.C. Amorrortu
editores.

Manuscrito H. Paranoia.(1895) Tomo I. O.C. Amorrortu editores.
Carta 125. Tomo | O.C. Amorrortu Editores.

Puntualizaciones psicoanaliticas sobre un caso de paranoia descrito
autobiograficamente (Schreber)(1911 [1910]). Tomo XII. Amorrortu editores.

Un caso de paranoia que contradice la teoria psicoanalitica (1915). Tomo
XIV. Amorrortu editores.

éPor qué la guerra? (Einstein y Freud) (1933- 1932)

Wikinski, M.: “Préjimo, préximo, semejante, enemigo”. Presentacion en el Foro de
Instituciones de Profesionales en



Salud Mental de la Ciudad de Buenos Aires. 19-10-2024.

Castoriadis C.: Légica, imaginacion, reflexion. El inconciente y la ciencia. Comp. R.
Dorey. Amorrortu editores. (1993).

Las raices psiquicas y sociales del odio. Guerra y Muerte. Fundacién
para la investigacion y la cultura.



